








Un amigo mio (Juan R.) esta muy in-
teresado en llevar a cabo experi-
mentaciones sobre lo que él1 llama,
y yo llamo aqui, el filo, pero bus-
candolo por la via del tépico del
suicidio. Esto no quiere decir solo
“hacer 1la conceptualizacién” de
este tema predilecto por humanistas
(y, por ende, por existencialistas
((mi amigo anda juicioso leyendo a
Heidegger))), sino también su incor-
poracién en un sistema poético. ;Por
qué el porno y no el suicidio? Pre-
gunta que sale en medio. Porque el
porno es también liminal, como al
Juan mismo le gustaria decir. No se
trata de la liminalidad de la muer-
te, sino la liminalidad del deseo,
puesto que —creo yo— éste hace piso
de la muerte como indeterminacién
de la vida (la intima relacién en-
tre vida e individualidad). Sin em-
bargo, Juan ha podido entrever que
el asunto humanista del suicidio es

4



tan solo una apertura; para él un
problema como el de salud se pone
en crisis por la intrusién del sui-
cidio como posibilidad ética (tengo
que mandarle Japén, de C. Reygadas).
Claro, y la idea de salud no esta
separada de sus instituciones. En-
tonces, creo que lo que tendria que
estudiar, ademas, como lugar comin
por el que es obligatorio pasar: el
suicidio en otras especies anima-
les. Y de ahi que pueda yo ponerme
contra la pared y sea el porno el
gran tema humanista (como quiza lo
apuntaba bien Chuck Palahniuk: ‘el
humano es un animal que ve porno”).
Pero mi camino, y el registro que
de su recorrido hago, apuntan mas
hacia un problema que se aleja del
humanismo o de un problema antro-
polégico. Creo que, sobrepasado el
problema estético del fenémeno del
porno, quedan varias preguntas. Una
es acerca de la artificialidad de 1la
vida humana y sus procedimientos
(como en Ghost in the Shell; la pri-
mera peli, pero). Quizad apuntaria a

5



que el porno no solo es un disposi-
tivo (a lo Foucault), seria también
—a su modo— un tipo especifico de
tecnologia sexual: una prétesis, un
dildo. Un dildo que ademas es re-
gistro. Lo que trae muchas imagenes
incémodas respecto del “uso” del
porno como dildo. Esta consciencia
dialéctica de las cosas que hereda-
mos de Hegel (y luego, porsupollo,
de Marx) de que una tecnologia es
al mismo tiempo un registro histé-
rico, en el porno se me antoja mas
interesante o atrayente que otros
casos. Por otro lado, no sé cémo el
suicidio pueda ser tomado como una
tecnologia. Y: ;cémo puedo hablar de
las tecnologias humanas sin hacer
humanismo? Quiza es que en la “pepa”
del asunto, como le gustaria decir
a mi mami, en su habitacién oscura,
en su sudor monddico nada es huma-
no: el sexo, la guerra, el suicidio,
la filosofia incluso, etcétera.. todo
esto estd recubierto por las mieles
del humanismo, de la religién (mas
humanismo eludido, barroco).

6



Esto lo va sefialando Videodro-
me; o eso he sentido cada vez que la
veo. De ahi esa estética grotesca,
lo aparentemente orgéanico de las
tecnologias de entretenimiento, 1la
forma en que el tv o las cintas de
video chupan los cuerpos humanos y
viceversa (the uncontrollable flesh),
la forma en que Max comienza a ser
interpelado: solo puede haber comu-
nicacién entre dos sistemas si ambos
comparten algo. Es la creacién del
tumor-érgano la viva prueba de que
este estado ideal de comunicacién
puede ser inducido y es el resul-
tado de una exposicién parasitaria;
en este caso Videodrome mismo opera
inoculando a sus “victimas”. Esta es
la monstruosidad: las cosas advier-
ten su superficie humana deformada
por el poder, para asi siempre hacer
algo que no tiene cuerpo: transfor-
macién y/o deformacién, erupcién de
sentidos, todo aquello que es tan
material como el sudor o el aire,
aunque casi no reparemos en su Vvi-
sibilidad si no es a través de la

7



ropa humeda, de la rama que se mue-
ve. No se trata de un juego freudia-
no de sublimaciones o de neurosis
por el principio de expresién del
deseo, sino del desarme continuo y
brutal de lo humano alrededor del
sexo: un domo donde lo producido es
violencia, y ésta solo es inhumana
y, ante nosotros, perversa o terri-
ble; solo puede originar locura y se
muestra ante nosotros con el rostro
de lo humano deformado, porque he-
mos “babeado” todas las cosas, toda
la historia. Y esta baba es también
un flujo de ondas que inoculan, en
las cosas, los tumores de lo humano.
Somos paréasitos, pero sobretodo ca-
denas de parasitos. Las sefiales de
Videodrome traen consigo, pues, un
problema clasico de la ciencia fic-
cién: la evolucién humana, lo trans-
humano. De nuevo el problema de lo
liminal, del borde de la humanidad
como forma auténoma, y su devenir.
Es el parasito, el tumor-érgano que
aparece por la exposicién a estas
sefiales las que sirven de prueba de

8



o e N VO 151

6 g ol il

No temia“dejar morir su cuerpo.

Puede ser una maquina gigante
de alucinaciones, y mucho mas.




la investigacién transhumanista. Y
la pregunta: ¢en relacién a gqué nos
mantenemos humanos? Pero esta pre-
gunta trae el problema moral a co-
lacién; y es aqui donde el poder
aparece, como en la escena en la
que se le advierte a Max que no se
entrometa con Videodrome, porque es
algo “méas politico”.

Aunque he anotado que la violen-
cia de las cosas no es humana, no
puedo caer en esencialismos, en mas
metaforas para el alma. Una cosa es
el caos, la interseccién y superpo-
sicién extrema, la imposibilidad de
la nada como “sustancia” o “sustra-
to” de lo real, como su base. Otra
cosa es la violencia que explota o
producen las cosas (siempre en re-
lacién a otras); y lo peligroso, 1lo
negativo y lo positivo que hay en
la superficie dependen de estos flu-
jos entre las turbulencias del caos
y el sentido que producen (el vacio
vibra): ménadas — las habitaciones
oscuras que brotan de las cosas y de
estas mieles de la diferenciacién

10



exterior de las cosas (las mieles de
la parasitacién humana, la luz agria
humana) (;qué es esa carne que re-
cubre el arma de Max, esa baba-car-
ne? Sabemos que aparece a causa
de su mente intervenida, que no es
realmente metamorfosis de su car-
ne, sino alucinacién, pero ;por qué
esta forma?). Es decir, lo terrible
y lo horrible de algo dependen de la
forma en que esta densidad o ruido
es seccionado, ordenado y puesto en
presencia; y, (quizd) sobre todo, lo
horrible y lo terrible de algo de-
pende del residuo que este ejerci-
cio de seccionamiento produce: las
ménadas de las que hablo, que son
realmente una especie de ménadas
leibnizianas oscuras, antitéticas,
en donde se pone en juego lo metafi-
sico en tanto que produccién de lo
fisico. Es en esta comunicacién en-
tre las cosas donde se establece un
protocolo que, a su vez, se pone en
juego dependiendo de las redes con
las que dicho protocolo funciona.
Cada comunidad opera estos protoco-

11



los, y las cosas son solamente en y
a través de esta interaccién (pro-
duccién de presencia y de residuos
o parapresencias). De ahi que el Vi-
deodrome sea a su vez la expresién
de la perversidad del poder poli-
tico relacionado al capitalismo de
forma neoliberal en el que, poco a
poco, el mundo estaba entrando des-
de la década de 1980 y la forma en
que las cosas (el televisor, las ca-
maras, las grabadoras, los casetes,
etc.) también expresan esta perver-
sidad y horror. La pelicula se lanzé
en el 83.

En un fondo inicial medio soso,
pero importante, la pelicula tra-
ta sobre competencia en un mercado
de entretenimiento, de la interrup-
cién de un flujo cerrado de imagenes
pornograficas y su posibilidad de
filtracién. El1 trasfondo menos soso
que conocemos al final es el de una
gran corporacién que quiere usar
una pequefla empresa para sus fines
politicos (asegurar una maquina de
guerra), etc., para hacer AMERICA ME—

12



NOS BLANDA (que por supuesto suena a:
MAKE AMERICA GREAT AGAIN). Para hacer-
lo, la corporacién tiene que ingre-
sar en el plano intimo, molecular:
a Max. Por eso hay que entender que
nunca se trata “solo de negocios”,
que la economia es movida también
por el deseo y poder, y eso hizo a
Max el perfecto conejillo de indias,
cayé en la trampa. Termina perdien-
do a alguien que desea y matando a
sus socios. Igual, no hay nada méas
peligroso que entrar en la red del
Poder perverso, no hay pecado mas
grande para el hijo o hija de veci-
na que ingresar, incluso sin querer,
en el orden perverso de las sectas
del poder. Precisamente porque el
subalterno no conoce el Poder, no
sabe las formas que este adquiere
y usa, no sabe las intenciones: el
Poder perverso siempre es deshones-
to (como Yahvé). Una gran corpora-
cién (que vende desde gafas hasta
misiles para la OTAN) con un gran ca-
pital, producen un programa (en el
amplio sentido de la palabra) como

13



Videodrome. Esta produccién debe
ser altamente costosa. Pero, como
dice Masha, lo brutalmente peligro-
SO no es que este programa perte-
nezca a quien pertenece. Lo peli-
groso es que tiene una “filosofia”,
es decir unos protocolos de produc-
cién, unos regimenes, ciertos agen-
ciamientos, ciertos desechos mas o
menos especificos.

Asi llegamos a O’Blivion y a su
discurso. Habla constantemente del
cerebro, puesto que este es el ins-
trumento de estabilizacién y deco-
dificacién-codificacién por excelen-
cia. Es en el cerebro donde estos
problemas son puestos en crisis y
en accidén, inicialmente. El cerebro
es la gate. Y la facultad principal
en la peli: la visién. Por supues-
to, esto es importante para Cronen-
berg, y por tanto para la naturaleza
material del capitalismo global. Lo
importante es la visién, el regis-
tro visual de las cosas, el continuo
“devenir cine” de casi todo fendme-
no o producto cultural (la novela,

14



el cémic, la poesia, la misica; me-
nos el meme, por ejemplo, lo que lo
hace interesante como punto de par-
tida, como inoculacién) (;cémo el
cine escapa de si mismo?). El gran
érgano a hackear es el cerebro, pero
su punto débil es la visién, el ojo
fetichista del Hombre Blanco Occi-
dental: el paradigma es el propio
Max, el “conquistador”, el idiota
y deshonesto (hasta consigo mismo)
Max. De nuevo: Ghost in the Shell;
pero, claro, sin la asepsia de su
universo, donde inocular el cerebro
es ingresar un pequefio virus digi-
tal al ciborg. No, en Videodrome hay
que entrar por los ojos, plantar un
tumor para luego ingresar brutal-
mente los cédigos en todo el cuer-
po, enfermarlo, parasitarlo a través
de un nuevo érgano. En la pelicula
de Cronenberg no se da esta espe-
cie de espiritualizacién del cere-
bro y el pensamiento como facultad
e institucién del yo, como sucede
en la obra de Oshii. En Videodro-
me, “se tiene” la consciencia de que

15



1
Tiene una filosofia,
y eso lo hac‘:‘g m‘:J‘y peligroso.

v

Tendras que aprender a vivir
en un mundo nuevo y extrafo.




el cerebro solo es en la contingen-
cia del cuerpo como sistema comple-
jo: el cerebro es un érgano mas. Que
entre la pelicula japonesa y el film
norteamericano haya un poco mas de
una década me resulta llamativo. La
clara influencia catdélica de Oshii
demuestra que, en su juego aséptico,
en su aparente buisqueda de la supe-
racién del cuerpo, el humano ter-
mina por convertirse, misticamente,
en un Espiritu de pura mentalidad.
Cronenberg, menos catdélico, y por lo
mismo mas “pornografico” en su tra-
tamiento de la carne, no puede des-
ligar una cosa de la otra. De ahi la
parte final del “suicidio” inducido
de Max. (Ahi esta, Juano: el sui-
cidio como singularidad.. pero como
trampa que es a su vez un bucle, un
loop en la mente como si fuera una
pantalla rota: la carne vive, pero
la mente ha sido parasitada y ¢se la
lleva a su autodestruccién? Enton-
ces hay una agencia que se presenta
metafisica que usa formas de vidas
organicas como delegados o como he-

17



rramientas mas o menos auténomas,
como virus digitales o bots... pero
tampoco como si fueran meros ejér-
citos proxy, sino en la manera en
que nos relacionamos funcionalmen-
te con organelos tales como drones,
parasitos, pure flesh). Oshii y Cro-
nenberg parecieran ir por caminos
muy distintos, o mejor: en contra-
via. El choque es inevitable y ma-
ravilloso. Es por eso que las formas
en que las imadgenes de la mente son
configuradas en cada obra, son tan
diferentes. Es por eso que el ghost
es el problema fundamental para Os-
hii. ¢El alma para Cronenberg solo
podria ser un desecho, una alucina-
cién mas?

Pero volviendo: para el falleci-
do Profesor O’'Blivion, el cerebro es
la gran apertura y la visién, su
gran maquinaria (exuberancia y ho-
rror). “La pantalla del televisor es
la retina del ojo de la mente. Por
lo tanto, la pantalla de televisién
es parte de la estructura fisica del

18



cerebro.”, dice el Profesor.’ Lue-
go, me parece una movida esperable,
tiene que hacer el apunte baudri-
llardiano sobre la hiperrealidad:
la vida en video es mas real que la
vida privada en “carne propia”, tal
y como sucede hoy con las redes so-
ciales, como si Instagram fuera un
Videodrome, el gran Domo de Image-
nes contemporaneo. Ni los guionis-
tas de Black Mirror se han atrevido
a algo asi, pienso. Porque, quizi,
el problema de lo inhumano y de lo
transhumano no ha sido tomado desde
sus bases monstruosas (como here-
damos de Shelley y su moderno Pro-
meteo; quizd incluso desde el golem
judio accionado por la tecnologia
escolastica por excelencia: el len-
guaje). Es este gap, entre lo que es
y no es humano, en el que apenas re-
paramos, y tan dificil de estudiar,
es el que devela o hace vibrar nues-

1 “The television screen is the retine
of the minds eye. Therefore, the television
screen is part of the physical structure of the
brain”.

19



tras presencias ante la violencia..
como en 2001: Space Odissey.. no se
trata simplemente de un simio, de
un humano, sino de las zonas grises.
Como el transhumanismo de Arca, mas
ahora desde que publicé sus ultimos
sencillos (@@@E@@ y Nonbinary), don-
de el asunto, precisamente, volca-
do a la carne es un problema ya no
de la mente, sino de la sexualidad
y el género. O el otro lado contem-
poraneo: el suefio transhumanista de
Silicon Valley (Grimes y Tesla y su
hijo A E A-12). Pero, claro, esto ya
trae sus problemas densos, que no
podré tratar aqui... sobre todo por-
que todavia no sé cémo.

Entonces... el humano que mira por-
no siempre serd una zona gris (“en
el coito todos somos médiums”, reza
la cancién de Pilar Rubi y A. Fer-
nandez Mallo). Esto quiere decir va-
rias cosas: a) que se puede ser tan
idiota y tan violento como Max, con
todo y su destino como arma que es
llevada a la locura y al suicidio,
presa de los dispositivos pornogra-

20



ficos; b) que activar esta posicién
de manera critica significa denun-
ciar nuestra debilidad por la mi-
rada, significa aceptar que el Domo
ya estd instalado y que la mirada
pornografica de Max, la que lo hizo
susceptible inicialmente a las on-
das de Videodrome, ya estd en mu-
chos y muchas de nosotras; por lo
que: c) esta zona gris es también
la posibilidad de una nueva accién,
o de nuevos protocolos de camuflaje,
movilizacién, para recuperar poder
sobre nuestro cuerpo y V“devolver-
la” a otros. Por otro lado, ¢cémo la
exposicién y uso de las tecnologias
actuales, de sus plataformas (como
Instagram o YouTube o PornHub, si se
quiere) estan alterando la estruc-
tura fisica del cerebro, no solamen-
te las subjetividades? Una duda muy
cercana la escuché una vez a Lucia-
na Cadahia en Bogota, una vez que
dio un pequefio conversatorio sobre
Hito Steyerl. El asunto vuelve sobre
las imagenes, sobre el problema de
la percepcién, sobre nuestra manera

21



de tratar las imAgenes percibidas
(y por tanto producidas). Si Insta-
gram actia precisamente como parte
de la realidad mental e imaginaria
del humano, como lo sugiere el co-
mentario del Profesor O’Blivion, es-
tamos entregados a la esquizofrenia
completa de no saber qué es mas o
menos real en todo lado, pues la hi-
pertrofia de la mirada nos hace sus-
ceptibles a la “tragedia”, a esta
esquizofrenia de la que Max es uno
mas de otros posibles ejemplos, ¢no
les parece? Videodrome seria enton-
ces esta red (un them) paraca, red
de muerte. ;Y cudl es la via que se
desarrolla en la pelicula?, pues pa-
rasitar a esta maquina de muerte, la
red llamada Videodrome. La agente:
Bianca O’Blivion. El sacrificio: 1la
vida de un supuesto gentil, el que
estaba “mal parado”, ni en un lado
ni en el otro, el pequefio suscepti-
ble al horror y al terror: Max Renn
y su lucha por la “carne nueva”. Ha-
cia el final de la pelicula, Max Renn
pierde rasgos de su “individuali-

22



dad”; su discurso suena al de un
sectario. Este héroe de Cronenberg
no tiene casi nada loable, y su des-
tino como pequefio magnate del en-
tretenimiento televisivo es fatal.
La gran duda sigue ahi: no sabe-
mos, ni parece que sea la intencién
enterarnos si fue posible destruir
Videodrome. Es probable que no, que
el programa ingresado por Bianca
O’Blivion haya desembocado en indu-
cir el suicidio en Max Renn, en la
negacién de su ghost, pero quizd no
fue suficiente para desmantelar toda
la organizacién detras del pro-
yecto de Videodrome. Sospechamos,
pues, como lo hacia en ese tiempo
M. Foucault, que todo ataque fron-
tal al poder no hace mas que blin-
darlo, trabajando por el buen fun-
cionamiento de la maquina, de esta
“bestia magnifica” que es el poder.
Lo que hace mucho mas sospechosa la
imagen de la familia O’Blivion y su
“proyecto de beneficencia”, dando-
le una pantalla a cada habitante de
la calle en su refugio. No sabemos,

23



tampoco, qué hay detras realmente
de esta causa benéfica y “altruista”,
del mismo modo en que no conocemos
el fondo y los alcances reales de la
empresa S.0.C.

24



Larga vida a la nueva‘carne...







este fanzine se imprimid en
algtn lugar de la giiaca sur
gracias a RI-58, “la dlfima
risogrdfica del nudo de los

pistus"j ) l [

pocos meses luego del

N

ST pmoec munoo
G T & \

A

X023

2

AFISINTEENSS



i

3.
oI RE ANV

AAAN22200




